
 

Il romanzo-matrioska di Carlos Fonseca 
Italo Rosato
9 Gennaio 2026

È sempre interessante assistere alla formazione di uno scrittore attraverso le sue prime opere: osservare come
una scrittura si delinea e si precisa e come i suoi mondi narrativi prendono forma, magari attraverso prove ed
esperimenti. L’importante è che dietro le prove si possa riconoscere un nucleo sostanzioso di forza creativa.

Ed è questo il caso di Carlos Fonseca Suárez, nato nel 1987 in Costa Rica, cresciuto a Portorico, formatosi
accademicamente a Stanford e poi a Princeton e attualmente docente di letteratura postcoloniale
latinoamericana a Cambridge.

Fonseca mostra un percorso biografico e intellettuale esemplarmente globalizzato e tuttavia i suoi libri
ribadiscono, assieme a questa dimensione globale, un persistente legame con l’identità latino-americana
(anzitutto nella lingua della narrazione: lo spagnolo), anche se quest’ultima viene coltivata in un modo
peculiare. Infatti, lo stesso scrittore, in una lunga intervista del 2023 che è forse la più interessante tra quelle
fin qui rilasciate, sottolinea che essere latinoamericano è per lui “seguire percorsi [threads] che conducono
altrove” e anche che quell’identità è, con un gioco di parole, “a route rather than a root”. L’idea delle strade
da percorrere – da e verso l’America Latina – e quella del ritorno alle proprie radici (o, per seguire il suo
calembour, sulle strade percorse) informano, con diversa intensità, i romanzi fin qui pubblicati da Fonseca:
Coronel Lágrimas (2014; non tradotta in italiano), Museo Animale (2017) e il più recente Austral (2022),
pubblicati in Italia da Sellerio nel 2022 e nel 2024 nelle belle traduzioni di Gina Maneri.

Nella sua brevità (circa 200 pagine), Austral è un libro che esige collaborazione dal lettore. Per poterne
ragionare converrà – forse diversamente da quanto si fa in questi casi – seguire da vicino ciò che racconta,
con l’avvertenza che la fabula, che qui scegliamo di esporre ampiamente, si ricostruisce attraverso una
articolazione narrativa rigorosa ma non lineare, procedente invece per prolessi e analessi, digressioni,
anticipazioni e ritorni del tempo su se stesso, agnizioni e ricomposizioni di tasselli che si saldano
compiutamente a mano a mano che la macchina narrativa costruita dall’autore avanza verso la sua
conclusione.

Protagonista e portatore di punto di vista di Austral (esterna è invece la voce narrante, onnisciente solo
rispetto ai pensieri del protagonista) è Julio Gamboa, professore costaricano in una piccola università
statunitense. Questi riceve da una località dell’Argentina settentrionale, Humahuaca, una lettera con cui una
per lui sconosciuta Olivia Walesi lo informa che la celebre scrittrice Aliza Abravanel, da tempo stabilitasi in
quella località, è da poco scomparsa e ha voluto affidargli i manoscritti dei suoi ultimi e incompiuti lavori.
Questo nome è per Julio una madeleine. Con lei, infatti, aveva avuto, molti anni prima, una breve storia
d’amore on the road, interrottasi bruscamente nel 1982. Veniamo informati che, quando era ancora teenager,
Aliza aveva abbandonato l’Inghilterra e la sua famiglia ebrea, borghese e intellettuale per esplorare un “sud”
del mondo, l’America Latina, all’epoca in fermento, incontrando così Julio.

Solo che, mentre la ribelle Aliza si ostinava a “scavalcare confini” (Honduras, Nicaragua, Guatemala) e ad
inseguire, per fotografarli, conflitti e rivoluzioni, Julio si era separato da lei, attratto invece da un “nord”, gli
Stati Uniti, dove muoveva i primi passi di una carriera accademica che lo sottraeva a un mondo che lui e la
sua famiglia ritenevano destinato a sgretolarsi.

https://www.doppiozero.com/
https://www.doppiozero.com/il-romanzo-matrioska-di-carlos-fonseca
https://www.doppiozero.com/italo-rosato
https://fsgworkinprogress.com/2023/05/17/qa-with-carlos-fonseca/
https://www.sellerio.it/it/catalogo/Austral/Fonseca/16372


La lettera innesca l’avvio del romanzo, che si sviluppa secondo il modello del viaggio e della quête. Julio
decide di accettare il lascito e di ripercorrere a ritroso il cammino verso il sud. Giunto a Humahuaca, dove
attorno ad Aliza era sorta una comunità di hippy, creativi e land artist – Julio apprende che in quella località
ai margini del deserto la scrittrice si era ritirata anni prima, affetta da un’afasia che la privava della sua
principale risorsa, il linguaggio. Con ostinazione, aiutata da un giovane del posto, Raúl Sanapura, Aliza
aveva cercato di completare il suo ultimo romanzo, conclusivo di una tetralogia di opere in cui l’essere
umano si ritirava per lasciare spazio a grandi storie di paesaggi e degli elementi naturali (allusivo omaggio a
Juan José Saer?) per poi ripiegare su un diverso progetto, che è proprio il manoscritto che Olivia Walesi
mette nelle mani di Julio e che ha come titolo “Una lingua privata”. Appartengono a questo manoscritto le
pagine dei corsivi che, nel corso della prima e più ampia parte del libro si alternano alla narrazione principale
che segue i percorsi di Julio. In queste pagine, sorprendentemente “umane” e personali, Aliza racconta la
storia (storicamente reale) della colonia Nueva Germania, fondata nel 1887 in Paraguay da Bernhard Förster
e da sua moglie Elisabeth Förster Nietzsche, la sorella del filosofo, che, in adesione a ideologie razziste e
antisemite e infine al nazismo, ne avrebbe adulterato gli scritti. In realtà, deviando dal progetto originale, gli
abitanti di quella colonia nata per essere un nuovo eden di purezza ariana si erano nel corso del tempo
mescolati con le popolazioni locali, suscitando così la curiosità di un antropologo, tale Von Mühlfeld
(personaggio invece di fantasia), sostenitore della tesi della necessaria contaminazione delle culture e della
loro permanenza attraverso la contaminazione. Lo studioso si reca in Paraguay per verificare le sue teorie.
Preda dei primi segni di una nevrosi che fa da contrappasso alla sua nobile tesi antropologica (diventa vittima
del terrore dei microbi e dei contatti fisici), si imbatte in un indio, Juvenal Suarez, ultimo superstite di una
tribù amazzonica devastata dal colonialismo e dalla civiltà europea, che diventa sua guida, assistente e al
tempo stesso oggetto di un nuovo progetto di studio: salvare dall’oblio una lingua – quella di Juvenal e della
tribù – altrimenti destinata alla scomparsa.

Ospite di un sanatorio svizzero, presentendo la fine, Von Mühlfeld chiama presso di sé Ytzhak Abravanel, il
padre di Aliza, sociologo e traduttore di una sua opera, per affidargli a sua volta un lascito: i nastri con la
voce dell’ultimo parlante e la memoria di una storia esemplare: di purezza e contaminazione, di oblio
culturale e di salvaguardia della memoria.

Scoperti da Aliza, questi nastri e i diari in cui il padre annota la sua esperienza (recatosi anch’egli in
Paraguay, aveva incontrato Juvenal, vittima di una disperante solitudine, «sprofondato in un monologo
infinito»), fanno riflettere la donna su quanto la sua situazione di afasica sia speculare rispetto a quella
dell’indio: non avere più parole per descrivere e condividere un mondo che esiste; avere le parole, ma non
più un mondo – il proprio, spazzato via dalla modernità – di cui parlare.

Procedendo nella sua ricerca delle tracce di Aliza, Julio riceve da Raúl Sanapura un altro manoscritto di lei,
che reca il titolo “Diario della perdita”, assemblato via via che per la scrittrice l’afasia si faceva più
opprimente: era «un cocktail di fotografie, oggetti ritrovati, definizioni e piccoli frammenti», un «collage
serpeggiante di immagini», «vecchie schede scritte a macchina, disegni infantili e francobolli». Il
“Dizionario” appare in prima battuta come un tentativo di salvare dall’oblio frantumi della propria vita (e
delle tante altre che l’avevano attraversata) e il linguaggio stesso. Nel “Dizionario” Aliza introduce però un
motivo nuovo: il linguaggio, la memoria e la letteratura stessa, che da quei frammenti si genera, devono
servire a condividere il dolore: «la possibilità del linguaggio si gioc[a] su quella linea di confine su cui due
esseri umani cerca[no] di parlare delle loro pene». (E non è casuale che tra i personaggi del “Diario” compaia
Wittgenstein, per il quale nessun linguaggio poteva essere davvero solo privato).





In effetti, l’ultima tappa del viaggio è verso una memoria che esce dalla dimensione individuale e si apre al
dolore storico del mondo. Da foto e annotazioni del “Dizionario”, Julio viene spinto verso il Guatemala,
colpito negli anni Ottanta del Novecento da una brutale repressione militare ai danni delle popolazioni Maya.

Giunto così nel Quiche – che di quella repressione era stato l’epicentro – scopre che un singolare personaggio
citato nel “Dizionario”, Juan Raymundo de Paz, sui resti di un villaggio annientato dai soldati, ha
pazientemente costruito (sulla scorta di precedenti rinascimentali tanto bizzarramente ricreati in quell’angolo
di mondo) un “teatro della memoria”: un edificio-esposizione stipato di foto, ritagli di giornali, rapporti
medico-legali, utensili, mobili e abiti del villaggio: frammenti attraverso i quali i superstiti possono
ricostruire il trauma della perdita e, si spera, pacificarsi con la memoria. Oltre che di oggetti, l’edificio è
saturo delle voci dei testimoni registrate su nastri, compresa quella di Raymundo che ricordava il passaggio
di Aliza. Julio ha compiuto un percorso circolare: si è avventurato sulle strade che non aveva voluto
percorrere con Aliza tanti anni prima e ha finalmente condiviso la sua memoria. Ma si rende conto che anche
la memoria – quella di Aliza, quella in cui è ossessivamente immerso il creatore di quel “teatro” e, teme, la
sua – può diventare (come Borges mostrò del “memorioso Funes”) una prigione. Decide così di «mettere il
punto finale» (lasciamo il come al lettore) «a un’opera che minacciava di farsi onnipresente».

In Austral Fonseca costruisce un congegno per molti aspetti virtuosistico. Dentro una cornice narrativa che
adotta uno degli schemi più aperti e archetipici, quello del viaggio e dell’indagine, lo sviluppo del racconto
procede, come lo stesso protagonista a un certo punto rileva, secondo il meccanismo della “matrioska”: Aliza
lascia a Julio un testo che racconta di come Von Mühlfeld abbia lasciato a sua volta un testo a Yitzhak, il
quale scrive un testo destinato ad essere letto da Aliza.

In realtà, queste “matrioske” guidano il percorso narrativo, come abbiamo già osservato, lungo un
movimento sostanzialmente circolare: Aliza abbandona il mondo paterno per poi recuperarlo attraverso il
“Dizionario”; Julio abbandona il suo “sud” (e Aliza) per poi ritornarvi.

Altri schemi ricorrenti che suggeriscono un’idea di circolarità sono l’iterazione e la specularità, che insistono
sia a livello strutturale, con la disposizione dei personaggi per coppie – Raul Sanapura / Aliza; Juvenal
Suarez / Von Mühlfeld –, sia a livello tematico: la perdita/salvataggio del linguaggio per Aliza e per Juvenal,
il recupero della memoria per Aliza, Juan Raymundo e infine per Julio.

Tornando ora alla curiosità iniziale, osservare cioè come i mondi narrativi di Fonseca prendano variamente
forma, notiamo come due opere tra loro legate da ricorrenze tematiche, di situazioni (e persino, qualche volta,
di nomi, come quello di Walesi), al punto da suggerire l’idea di un continuum, ossia Museo Animale e
Austral, si costruiscano in maniera divergente.

Anche in Museo Animale il protagonista – un biologo sudamericano trapiantato nel New Jersey – dopo avere
incontrato una misteriosa giovane stilista di successo e avere condiviso con lei un progetto intellettuale
affascinante e inconcludente, riceve, dopo la sua morte, delle carte che guidano a una progressiva scoperta
delle sue origini. Il romanzo ripercorre così le vicende dei suoi genitori (uno dei quali, la madre, ha smarrito
la memoria di dieci anni), che si avventurano in una marcia alla folle ricerca di un evento catartico verso il
“cuore di tenebra” di un Sudamerica diviso tra tensioni verso il riscatto (uno dei personaggi evocati è il
subcomandante Marcos) e disperazione, attese messianiche e realtà fatta di avventurieri, traumatiche
distruzioni di culture e rassegnata accettazione di modelli di vita occidentali.

Entrambi i romanzi propongono un ventaglio di temi che Fonseca sembra avere fin qui “accerchiato” nel suo
ancora breve percorso di scrittore: la perdita e il recupero della memoria; la perdita e il recupero dell’identità
culturale (o anche individuale); la persistenza del passato nel presente; le verità celate nelle storie di ognuno,
la cui ricerca fa dei romanzi di Fonseca – come scrive nel saggio La lucidez del miope – dei “romanzi
forensi”; il contrappunto tra la grande storia e le piccole storie private (motivo particolarmente presente in
Coronel Lágrimas); e naturalmente il tema del viaggio da e verso un mondo (il Sud) e un evento risolutore
che alla fine non è mai tale; perché se un attitudine psicologica è costante in questo autore, essa è il



disincanto.

Quello che cambia è la tonalità, che è in Museo Animale più orientata al comico e al grottesco (di fronte agli
eventi, talvolta picareschi, la domanda che ritorna è: “tragedia o farsa?”), e soprattutto la modalità costruttiva.
Nelle molte pagine di Museo Animale assistiamo a un fluire libero e inarrestabile (e godibile) di narrazioni
che nascono l’una dall’altra e poi eventualmente tornano a confluire nella corrente principale, secondo un
procedimento onnivoro e digressivo comune a diversi narratori latinoamericani (citare Bolaño è forse
scontato, ma non improprio).

In Austral, si ha l’impressione che Fonseca abbia voluto imporsi una sorta di contrainte strutturale, cioè un
congegno capace di incanalare il flusso narrativo, nonostante non manchino molte digressioni, sempre
stimolanti (Fonseca è uno scrittore da leggere con un motore di ricerca a portata di mano).

Suggeriamo perciò ai lettori di continuare a seguire Fonseca, il suo continuum di narrazioni di vite e di storie
il cui senso, per quanto appaia sfuggente, è sempre da ricercare.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





