
 

Béla Tarr: la fine del mondo non è ancora arrivata 
Marco Grosoli
12 Gennaio 2026

Morto un mondo, se ne fa un altro? Il lungometraggio (Il cavallo di Torino, 2012) che Béla Tarr decise, ben
prima della sua uscita, sarebbe stato il suo ultimo, sembra rispondere di no. Colui che una didascalia iniziale
pare designare come lo stalliere del cavallo abbracciato da un Nietzsche in via di impazzimento all’inizio del
1889 viene mostrato, in mezzo alla deserta, ventosissima pianura dove abita con la figlia, negli ultimi sei
giorni prima della fine del mondo. A parte le solite faccende quotidiane (nutrire l’animale, prendere l’acqua
dal pozzo etc.) nulla succede: semplicemente, risorse e forza vitale si estinguono gradualmente insieme a
ogni luce, finché solo la più nera oscurità rimane.

Eppure, Tarr la fine di un mondo l’ha vista, una quarantina di anni prima di lasciarci il 6 gennaio: il blocco
sovietico di cui faceva parte l’Ungheria dov’era nato (a Pécs) nel 1955. Se poté farsi notare giovanissimo è
solo perché era tra coloro che godevano della sorvegliata autonomia di oasi come gli studi cinematografici
“Béla Balázs”, pensabili, pur con le conflittualità del caso, solo in quella determinata circostanza socio-
politica. A distanza di sicurezza dalla tirannia del mercato, in quel contesto si potevano sperimentare nuovi
rapporti tra finzione e documentario, ciò che i primi tre film di Tarr (Nido familiare, 1979; L’outsider, 1981;
Rapporti prefabbricati, 1982) facevano in maniera già significativamente originale. Ma già qualche anno
prima che il Muro cadesse, quel mondo si avviava verso la fine, e quell’autonomia ebbe termine. Bisognava
cercare nuove strade, e davvero ripartire da zero. Poco dopo l’interlocutorio Almanacco d’autunno (1984),
che flirtava in modo forse un po’ troppo civettuolo con le mode del cinema d’autore internazionale
dell’epoca, arriva l’eureka: László Krasznahorkai.

https://www.doppiozero.com/
https://www.doppiozero.com/bela-tarr-la-fine-del-mondo-non-e-ancora-arrivata
https://www.doppiozero.com/marco-grosoli
https://www.doppiozero.com/laszlo-krasznahorkai-due-voci


Béla Tarr con László Krasznahorkai nel 1990.

Il futuro Premio Nobel per la Letteratura collaborerà a tutte, tranne una, le opere di Tarr dopo il 1985. È in
quell’anno che il regista si innamora di Satantango, che impiegherà più di otto anni a realizzare (nel
frattempo farà Perdizione, 1987). Appena uscito, quel romanzo mostrava che l’apocalisse come condizione
esistenziale non c’era bisogno di cercarla nel Sud statunitense di un William Faulkner, perché stava già lì,
tutt’intorno alla capitale, nella puszta popolata da un’umanità derelitta, priva di futuro, immortalata da
periodi lunghissimi che bandivano l’azione per fare del mondo un tessuto di scrittura. Puszta che Tarr
esplorerà per anni per trovare i luoghi giusti, le case diroccate giuste, le facce giuste, la giusta atmosfera
cupa, nordico-nebbiosa, terrosa, autunnale.



Rispettando la costruzione (quella più adatta a dar conto di un mondo in cui il futuro è una truffa) del
romanzo, a blocchi di tempo in sequenza non-cronologica che scrutano uno stesso avvenimento da diversi
punti di vista, il film traduce quel periodare a furia di long take, di piani lunghi con pochissimi stacchi di
montaggio, dove le cose, soprattutto quelle minutamente quotidiane, ordinarie e insignificanti, vengono
lasciate dispiegare senza curarsi granché del costruire una storia, ovvero del far partecipare lo spettatore a
qualche conflitto drammatico mettendo le cose in sequenza una dopo l’altra e scandendo la corsa in avanti da
una causa a un effetto e così via, fino alla meta. Se poi per fedeltà a questa attitudine contemplativa il film
arriva a durare sette e ore e mezza, amen.

Felpatamente, i long take si muovono per suggerire un legame tra le cose del mondo che ha a che fare non
con l’Azione (che in questo cinema ha poca importanza), ma con l’Essere. Come ebbe a notare Jacques
Rancière nel libro che dedicò al regista ungherese, se le storie mettono l’uomo al centro del mondo, e il
mondo a sua disposizione, Tarr ci fa invece vedere un mondo dove un volto, un muro in rovina, un albero, un
cavallo, un bicchiere di pálinka partecipano della stessa ontologia – e dunque manifestano una medesima
dignità di esistere. Tarr è un umanista: ci sconsiglia di farci accecare da chi ci illude di qualche progresso da
ottenere verticalizzando il tempo, trasformando il mondo in un mezzo in vista di un fine, e ci ricorda invece
che è in orizzontale che dobbiamo guardare, a chi e cosa ci sta intorno, avendone cura. Verso i suoi esseri
stritolati dalle storie di cui sono prigionieri, o da quelle resi appunto cose tra altre cose, Tarr ha sempre
insistito che è solo ed esclusivamente in termini di amore che la sua attitudine, e quella della sua cinepresa, si
lasciano qualificare.

Satantango, 1994.

Che queste complesse coreografie in splendido bianco e nero, imbastite per restituire sullo schermo la prosa
dello scrittore e con quella un’esperienza del tempo con pochi eguali nella settima arte, sia tra gli esiti
maggiori di tutta l’arte figurativa degli ultimi cent’anni lo mostra con sufficiente chiarezza già l’inizio de Le
armonie di Werckmeister (2000; adattamento di un pezzo di Melancolia della resistenza di Krasznahorkai),
uno degli incipit più belli di sempre. È sbagliato, però, credere che questo sia un cinema che si maceri in

https://www.youtube.com/watch?v=zmrB36qNLCQ


maniera morbosa e autocompiaciuta nella contemplazione pessimista dello sfacelo, e basta. È in fondo già
Perdizione a suggerircelo, con quel suo protagonista malinconicamente rassegnato, nel solito villaggio di
disperati che ristagnano tra pioggia e fango, a una miseria esistenziale di cui però lui stesso è manifestamente
co-responsabile (è lui, infatti, a frustrare un’improvvisa occasione di ricchezza per la sua comunità).

Più passa il tempo, infatti, più di questi film colpisce non solo il lato estetico (quello che ci invita a riscoprire
la sensualità e i ritmi di un mondo che pure, come il nostro, è condannato), ma anche quello politico – che
magari, al momento della loro uscita, non era così evidente. Certo, bisogna intendersi su cosa voglia dire
“politico” in questo caso. Mettiamola così: c’è un dato, per Tarr, dal quale qualsiasi ipotesi politica deve
partire – pena l’irrilevanza, se non addirittura la malafede. Ed è questo. In un mondo come il nostro,
caratterizzato dalla rivoluzione permanente (Tarr, come abbiamo visto, ne sapeva qualcosa già da molto
prima di un’epoca come la nostra dove gli sconvolgimenti geopolitici avvengono con frequenza pressoché
settimanale), nulla è destinato a durare, e tutto viene macinato in quel vortice distruttivo che si è ormai per
sempre rivelata la Storia. 

Si riducono, così, le distanze tra il mondo e il museo: il mondo non è, ora, che l’esibizione di ciò che non è
ancora incappato nella distruzione. Insomma: il mondo diventa museo di se stesso, un museo in cui noi siamo
tanto spettatori quanto pezzi in mostra. In dialogo implicito con altri pensatori contemporanei della catastrofe
(p.es. Jean-Pierre Dupuy), Tarr propone che sia questa la base di qualunque pensare o agire politico oggi. Il
che non è per nulla il caso della tecnocrazia né del populismo, che fingono di combattersi ma sono, in realtà,
in simbiosi: secondo quella straordinaria allegoria che è Le armonie di Werckmeister, è al loro distruttivo
circolo vizioso che si è ridotta la politica in Europa, o forse in Occidente, o forse anche altrove.

Le armonie di Werckmeister, 2000.



Già Satantango postulava l’indistinguibilità tra capitalismo e socialismo in nome di una stessa escatologia
che faceva sempre troppo rima con “burocrazia”. Ne Le armonie, tutto ruota intorno a una balena morta
chiusa in un container, che gli spettatori possono ammirare pagando un biglietto: un museo appunto, un
silenzioso monito dell’incombente distruzione destinato a rimanere inascoltato. E che dire de L’uomo di
Londra (2007), girato in una Bastia (Corsica) stravolta fino all’irriconoscibilità dall’astrazione delle
immagini in bianco e nero (esacerbata ulteriormente dal cast assai eterogeneamente internazionale), ma che
non può non far pensare a tante città, nel Mediterraneo e altrove, stravolte di recente fino all’invivibilità per
farle diventare musei a cielo aperto? Non è a questa situazione, spesso insostenibile, che fa pensare (senza
che questa fosse necessariamente l’intenzione di Tarr) questo adattamento in chiave quasi di tragedia greca
dell’omonimo romanzo di Georges Simenon, in cui il denaro alla fine accontenta tutti ma falcidia le
condizioni stesse del vivere comune, degradato a infinita lotta tra poveri?

E non sono certo i sottotesti (anti-)religiosi de Il cavallo di Torino (i sei giorni della de-creazione dalla luce al
buio) a segnare un ripensamento rispetto alla centralità del museo come questione politica. Anzi.
“Apocalisse”, si sa, vuol dire “rivelazione”, e ciò che ci viene rivelato qui con l’annuncio della fine del futuro
è, appunto, il presente, con il suo splendore e con la sua potenzialità, e anche se gravato costantemente da
un’ombra che minaccia a ogni istante di farlo diventare passato – cioè materia da museo. Se davanti a noi non
c’è nulla, solo buio, è più facile a guardare a qualunque qui-e-ora, comprese le occupazioni più banali e
quotidiane (come appunto ne Il cavallo di Torino, che è tutto un indaffarato bollire patate, tagliare legna,
spazzare casa e quant’altro), come a qualcosa di degno di essere messo su un piedistallo; e se impariamo a
guardare in questo modo, sembra dirci Tarr, qualche chance l’abbiamo. In fondo, la fine del mondo non è la
fine del mondo. Né la fine della sua carriera di regista è stata la fine della sua attività: cosa c’è di più
ottimista del fondare una scuola di cinema, come per qualche anno (a partire dal 2013) Tarr riuscì a fare a
Sarajevo, fuori dagli schemi (in primis accademici), e mettendo gli studenti nelle condizioni di poter coltivare
un virtuoso ideale, da lui mai abbandonato, di autonomia artistica?

In copertina: Béla Tarr a Bologna nel 2017 (foto di Valerio Greco).

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



