
 

Anatomia di uno sfratto 
Elena Granata
15 Gennaio 2026

In prossimità del Natale, all’alba, buttando giù una porta, sfondando letteralmente una parete di casa: uno
sfratto non è mai solo l’esecuzione di un atto giuridico. È una scena. Ha un tempo, uno spazio, dei ruoli
assegnati, una coreografia che si ripete con sorprendente regolarità. Avviene quasi sempre al mattino, spesso
nei mesi freddi, talvolta in prossimità delle festività, quando si sa che la famiglia o l’anziano residente è in
casa. Prevede una soglia da attraversare, una porta da aprire o da forzare, una presenza visibile della forza
pubblica, un linguaggio tecnico che trasforma vite e relazioni in pratiche amministrative. Questa ripetizione
non è casuale: è ciò che consente di leggere lo sfratto come un rito dell’ordine urbano, una forma ordinaria
attraverso cui il potere pubblico interviene per ripristinare un ordine che considera violato. Riducendo la
capacità di reazione, aumentando la pressione emotiva, massimizzando l’effetto disciplinare dell’atto, lo
Stato sceglie quando essere presente, e lo fa spesso nei momenti di massima vulnerabilità.

Quella forza, usata con una meticolosità che ha qualcosa di spettacolare, è una performance morale. Così la
descrive Didier Fassin, antropologo e sociologo francese che ha dedicato gran parte del suo lavoro allo studio
delle forme contemporanee dell’intervento statale sui corpi dei poveri. Nei suoi studi etnografici sulla polizia
(La force de l’ordre, 2011) e sulla punizione (Punir. Une passion contemporaine, 2017), Fassin mostra come
l’uso della forza non sia mai neutro né puramente tecnico. Ogni intervento produce significato, distingue
implicitamente tra vite pienamente legittime e vite a cui è richiesto di giustificarsi perché fuori luogo, fuori
norma, fuori legge. La forza pubblica deve mostrarsi, deve ripetersi, deve convincere, non soltanto chi la
subisce ma anche chi assiste. Ogni intervento costruisce una scena e comunica un messaggio che va oltre
l’atto stesso. Lo vediamo con inedita brutalità negli interventi dell’ICE, la polizia per il controllo
dell’immigrazione potenziata dall’amministrazione Trump, nelle città americane.

https://www.doppiozero.com/
https://www.doppiozero.com/anatomia-di-uno-sfratto
https://www.doppiozero.com/elena-granata


In questa prospettiva, lo sfratto è una messa in scena della sovranità, una pedagogia pubblica del limite: non
serve soltanto a liberare un immobile, serve a ricordare chi decide quando si può restare e quando, invece, si
deve andare via. La soglia domestica è uno spazio centrale, quasi semi-sacrale, e violarla richiede una forte
legittimazione simbolica. La divisa, l’ufficialità, il linguaggio tecnico producono una de-soggettivazione
immediata: non si entra in una casa, si “esegue un provvedimento”. La vita che abitava quello spazio viene
sospesa e tradotta in pratica amministrativa. I quaderni dei bambini, le fotografie, i vestiti, i libri, gli oggetti
di casa perdono il loro valore affettivo e vengono ridotti a macerie da sgombero. Ho ancora negli occhi le
immagini dello sgombero del campo rom di via Rubettino a Milano, quindici anni fa, quando le maestre e
molte famiglie del quartiere raccolsero da terra quei quaderni e se li portarono a casa insieme ai loro piccoli
allievi, perché non perdessero l’anno scolastico.

La forza e la compassione. L’ordine e la pietas. È ancora Fassin a metterci in guardia da un altro vizio
strutturale del sistema: la complementarità tra forza e cura. La polizia incarna la forza, i servizi sociali la
cura, ma insieme producono una forma di violenza legittimata. La forza entra con il volto della legge, il
sociale con quello della compassione. Nessuno dei due mette realmente in discussione l’atto; entrambi ne
garantiscono la riuscita.

L’atto finale è quello dell’uscita: la serratura cambiata, lo spazio svuotato, neutralizzato. L’oggetto – la casa
liberata – torna “neutro”, il conflitto scompare, la persona diventa invisibile. È una vera e propria pulizia
morale dello spazio: ciò che disturbava l’ordine viene rimosso e, con esso, la storia, la relazione, la presenza.
In questa grammatica, sfratti e sgomberi condividono la stessa struttura pur colpendo bersagli diversi.
Cambia il soggetto, non il dispositivo. La famiglia viene colpevolizzata come insolvente, l’associazione
come irregolare; che lo spazio sia pubblico o privato, il bisogno è sempre quello di ripristinare l’ordine. In
entrambi i casi, prima fallisce la politica sociale, poi entra in scena la forza, infine il conflitto viene riscritto
come problema tecnico.

La casa cessa di essere luogo di vita e diventa oggetto di esecuzione. Non c’è una famiglia: c’è una morosità.
Non ci sono bambini o anziani: ci sono occupanti. Non ci sono donne sole, straniere, con figli a carico: ci
sono abusive. Non c’è una storia: c’è un provvedimento. La vulnerabilità non sospende l’atto; al contrario, ne



diventa il sottofondo silenzioso. Donne, anziani, minori attraversano la scena come figure moralmente
rilevanti ma giuridicamente irrilevanti. L’ordine deve essere ristabilito, indipendentemente da chi ne paga il
prezzo.

Nel gergo popolare si dice “mettere in strada”, togliere a qualcuno il riparo. Un’espressione che non indica
solo la perdita di una casa, ma l’interruzione della continuità della vita, lo spostamento forzato da un dentro
protetto a un fuori esposto. La strada non è un’alternativa, lo sappiamo tutti, è ciò che resta quando nessuno
si assume la responsabilità di un altro luogo.

La cronaca recente ci restituisce episodi di sfratto e sgomberi carichi di sofferenza: è di ottobre la notizia del
suicidio di un uomo poco più che settantenne che a Cinisello Balsamo si è buttato dal sesto piano all’arrivo
delle forze dell’ordine per l’esecuzione dello sfratto; di novembre le immagini dello sgombero a Bologna di
due famiglie con bambini e di una famiglia con un figlio disabile; di dicembre lo sgombero di alcuni
occupanti abusivi legati alla criminalità organizzata e, in coincidenza nello stesso stabile Aler di via Quarti, a
Baggio, Milano, il blocco della fornitura di luce e gas a madri sole con bambini.

Don Giuseppe Nichetti, parroco della Comunità Pastorale S. Apollinare e Sant’Anselmo da Baggio, che ha
scritto direttamente al prefetto di Milano Claudio Sgaraglia, è dettagliato nel suo racconto: “l’intervento ha
lasciato al buio tantissime famiglie; alcune sono state private anche del gas. Per non parlare dello spavento
che tanti anziani hanno provato quando hanno sentito suonare il campanello e si sono trovati davanti agenti in
divisa che chiedevano di controllare i documenti. Un ragazzo con autismo, che abita al nono piano del civico
31, completamente al buio, urlava e piangeva per la paura; così come piangevano per la paura del buio i
numerosi bambini che ho trovato nell’appartamento delle suore”. Le suore residenti lì vicino hanno aperto le
porte del convento per un pasto caldo e un ristoro temporaneo.

Sia il Comune di Milano sia le associazioni del territorio hanno lamentato le modalità della Prefettura
incurante delle conseguenze di uno sfratto coatto, che lascia le persone coinvolte senza una nuova
sistemazione. Ma poi, scomparse le persone dalla cronaca, chi torna davvero a occuparsi del tema?





In Italia gli sfratti sono un fenomeno strutturale. Secondo il Ministero degli Interni, nel 2024 risultano circa
40.158 provvedimenti di sfratto convalidati, di cui 30.041 per morosità, pari a circa il 75 per cento del totale;
le richieste di esecuzione sono state 81.054 e gli sfratti effettivamente eseguiti 21.337. Questi numeri vanno
letti insieme all’aumento della povertà assoluta, alla crescita del lavoro povero, all’instabilità abitativa nelle
grandi città, all’incremento dei canoni di locazione nei contesti urbani più attrattivi.

Lo sfratto non colpisce una minoranza deviante, ma una zona sempre più ampia di precarietà sociale. La
cosiddetta morosità incolpevole nasce dal riconoscimento dell’evidenza che molte persone smettono di
pagare l’affitto non per scelta, ma per eventi che interrompono la continuità della vita ordinaria: malattie,
perdita del lavoro, separazioni, riduzioni improvvise del reddito, precarietà protratta. Karima ci chiama alla
vigilia di Natale: vive sola con due figli piccoli, in una delle zone più degradate di Milano, al Corvetto. Si è
sottoposta a un delicato intervento chirurgico che l’ha costretta a letto per mesi e ha accumulato un debito
con il gestore pubblico delle case dove abita – modesto per una famiglia borghese, inarrivabile per una donna
straniera sola – e così le hanno tolto luce e gas. Ci chiama superando vergogna e pudore e, stavolta, con una
colletta improvvisata tra amici e parenti, il debito viene sanato. Per questa volta. Per una famiglia. Tra le
infinte. Ma quante sono le Karima a cui non arriviamo? Quelle che non vediamo? Quelle che vengono poi
messe in strada con un’azione dimostrativa?

Esistono strumenti giuridici e fondi pubblici pensati per intercettare queste situazioni, ma nella pratica anche
la morosità incolpevole viene trattata come un’attenuante marginale, non come un fatto politico centrale. La
povertà viene tradotta in colpa procedurale. Non importa perché non si paga, importa che non si paghi. La
vita eccedente – il corpo che si ammala, il lavoro che scompare, la solitudine, l’anzianità – viene derubricata
alla grammatica dell’inadempienza. Lo sfratto diventa così lo strumento attraverso cui il sistema risolve a
valle ciò che non ha voluto o saputo affrontare a monte.

Accanto allo sgombero per morosità cresce un’altra forma di espulsione, quella che colpisce chi ha sempre
pagato. Contratti regolari, affitti puntualmente versati vengono interrotti per liberare spazio alla rendita.
Affitti brevi, riconversioni turistiche, valorizzazioni immobiliari producono una nuova ondata di sfratti
“puliti”, formalmente legittimi, socialmente devastanti. Qui non c’è colpa né fragilità riconosciuta: c’è
sostituibilità. La città espelle non perché qualcuno ha sbagliato, ma perché qualcun altro può pagare di più.
Anche in questo caso lo sfratto opera come rito di ripristino, non dell’ordine sociale ma dell’ordine del
mercato.



 

Eppure, basta guardarsi intorno per vedere che qualche attenzione in più si potrebbe adottare. In Francia la
trêve hivernale sospende gli sfratti nei mesi freddi, riconoscendo che esiste un tempo in cui l’esecuzione
diventa socialmente inaccettabile; accanto a questo, il diritto al ricollocamento afferma una responsabilità
statale diretta. In Spagna una moratoria impedisce lo sfratto dei nuclei vulnerabili senza alternativa abitativa,
spostando l’onere della soluzione sull’ente pubblico. A Vienna un vasto sistema di edilizia sociale e di
prevenzione interviene prima che lo sfratto avvenga, trattandolo come un fallimento costoso per l’intera
collettività. Questi modelli non eliminano il conflitto, ma ne cambiano il trattamento: la forza diventa
extrema ratio, non la risposta ordinaria.

In Italia ricordo un unico caso in cui la grammatica dell’esecuzione è stata radicalmente rovesciata. Nel
dopoguerra fiorentino, di fronte a migliaia di sfratti e a una città senza alloggi disponibili, il sindaco Giorgio
La Pira, si assunse una responsabilità politica. Di fronte alla perdita della casa per tremila suoi concittadini,
non esitò a ricorrere allo strumento della requisizione temporanea delle abitazioni per emergenza sociale, un
esproprio con indennizzo, basandosi su una legge del 1865 che lo consentiva in caso di grave necessità
pubblica. Ancora oggi possiamo cogliere il senso profondo di quella scelta nelle parole pronunciate in quel
Consiglio comunale del settembre 1954: “Eppure è stata proprio questa una delle cause che più vi hanno
irritato, signori consiglieri liberali: la requisizione delle case. Che grave colpa. Ma che dovevo fare? Ho dato
una mano di speranza, sulla base di una legge, a tante famiglie povere e disperate”.

Parole di assoluta inattualità, tempi che paiono lontanissimi, forse irripetibili. Come allora oggi la scelta non
è tra legalità e illegalità, ma tra l’uso della forza e l’assunzione di responsabilità. Le città che mettono in
strada chi è più fragile, non stanno ristabilendo un ordine, stanno dicendo, molto chiaramente, quale tipo di
comunità intendono essere. È una questione di sproporzione, quando il peso dell’atto supera infinitamente ciò
che pretende di correggere. È sproporzione quando la legge è formalmente rispettata, ma la vita viene
schiacciata. Dobbiamo ripartire da qui.



Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

