DOPPIOZERO

Spinoza seconda Deleuze

Alberto De Vita
29 Gennaio 2026

Lo spirito dell’ Universitadi Vincennes, fondata nel 1969 all’indomani dei moti parigini del Sessantotto, si
lascia cogliere in un gesto prima ancora che in un programma: nel modo in cui |’ insegnamento venne
declinato come esposizione, rischio, confronto. Nata come centro sperimentale di rinnovamento

dell’ universita francese, aperta all’ interdisciplinarieta, refrattaria alle gerarchie accademiche tradizionali,
attraversata da una criticaradicale delle istituzioni del sapere, Vincennes si configuro fin dall’inizio come un
luogo di tensione piti che di stabilizzazione. E in questo contesto che acquista val ore emblematico lalezione
tenuta da Jacques Lacan il 3 dicembre 1969. Di fronte a un’ aulatutt’ altro che conciliata e conciliante, segnata
daforti resistenze politico-accademiche verso |o stesso psicanalista parigino, Lacan pronuncio unafrase
destinata a restare celebre: «lo so quello che desiderate. Voi desiderate un maestro: e lo avrete».

L’ affermazione, volutamente provocatoria, non sancivail ritorno a un principio di autorita, né pretendeva di
reinscrivere il rapporto didattico in unalogicadi subordinazione. Al contrario, essa assumevalaformadi una
sfida: un confronto diretto, da pari a pari, rivolto a un uditorio abituato a misurarsi con figure di primo piano
del pensiero contemporaneo, con maestri. E precisamente in questa postura che si condensalo spirito
dell’insegnamento a Vincennes; |” obiettivo del centro non eralariproduzione di un sapere codificato, mala
formazione di giovani pensatori attraverso il confronto con docenti intesi come mentori con cui instaurare un
dialogo spesso polemico ma strutturalmente orizzontale, fondato su una relazione didattica non autoritaria.
Nel dipartimento di Va-de-Marne vigevala convinzione che le singole individualita— tanto dalla cattedra
quanto trai banchi — potessero sviluppare le proprie potenzialita a di fuori di ogni logicadi potere voltaa
controllare o normalizzare il sapere.

Gerarchia, relazione, potenza, e — soprattutto — individualita: I’ atmosferadi Vincennes risultava
evidentemente gia saturadi quei concetti che, trail 1980 eil 1981, sarebbero stati al centro delle celebri
lezioni di Gilles Deleuze Su Spinoza, oggi disponibili in traduzione italiana grazie alla curatela di David
Lapoujade (Einaudi, Torino 2025). La domanda che attraversale quattordici lezioni deleuziane €, in fondo,
tanto semplice quanto radicale: che cosa significa, per Spinoza, ‘individuo’, al netto di ogni gerarchizzazione
tipologicatra essenti? A sostenere tale interrogativo € una convinzione fondamentale, formulata senza
esitazioni: Spinoza é stato il primo pensatore della tradizione occidentale a rendere conto della possibilita
dell’individuo nella sua essenza singolare. In altri termini, il filosofo olandese € colui che, nellalettura
deleuziana, ha saputo collocare il soggetto umano all’interno di un’ ontol ogia fondamental e orientata dal
presupposto dell’ univocita dell’ essere — un presupposto che, lungi dal dissolvere I’individuo in un indistinto
anonimato metafisico, consente di sottrarlo a ogni equivoco rappresentativo, a quella dissoluzione semiotica
che sembrerebbe, a primavista, il destino inevitabile di ogni pensiero anti-gerarchico dell’ essere. Spinoza,
«estraendo la causaimmanente dalla sequenza delle grandi cause, appiattendo tutto su una sostanza
assolutamente infinita che comprende ogni cosa come parte dei suoi modi e che possiede tutti gli attributi, ha
sostituito la sequenza con un vero e proprio piano di immanenza. [...] L’ Etica &’ operache ci presentala
totalita piu sistematica, [...], I’ Essere univoco» (pp. 20-1)

Laricercadelladefinizione dell’ individualita spinoziana viene allora affrontata da Deleuze a partire da un
interrogativo dal marcato sapore fenomenologico: che cosa pud un corpo? quali sono i suoi limiti materiali?
E una domanda che, lungi dal costituire una deviazione preliminare, conduce immediatamente al cuore della
guestione; interrogare la potenza del corpo, secondo Deleuze, implicail concepire (@) I’ individuo come realta


https://www.doppiozero.com/
https://www.doppiozero.com/spinoza-seconda-deleuze
https://www.doppiozero.com/alberto-de-vita
https://www.einaudi.it/catalogo-libri/filosofia/filosofia-contemporanea/su-spinoza-gilles-deleuze-9788806268817/

—giadi per s¢ —eminentemente corporea: «L’individualitadi un corpo € la suaforma» (p. 29); non solo:
significaaltresi (b) pensare I’individualita come forma di espressione della potenza. Quanto dire chela
soggettivita spinoziana non si definisce per chiusura o autosufficienza sostanziale (substantia cogitans), ma
per il modo in cui una potenza (materiale) si esercitae s determina: «Si tratta della domanda: che cosa puo
un corpo? Che cos e che puoi, tu, in virtu dellatua potenza?[...] Lamiaessenzaéelamiapotenza|...] Capite
fino a che punto I'idea che sta dietro, ovvero: gli atri filosofi hanno creduto di poter definire I’ individuo
esclusivamente come sostanziale. Spinoza ci dice: niente affatto, I’ individuo non e sostanza» (pp.,
rispettivamente, 61 e 120). Si tratta di una potenza che non deve essere intesa quale possibilita astratta o
come una virtualita indeterminata; essa consiste piuttosto in una possibilita costantemente attuale, dacché
inseparabile dall’ effettivita delle sue manifestazioni. Non vi € cioé scarto tra potenza e atto, suggerisce
Deleuze, dacché cio che un individuo € coincide con cio che esso pud, nellamisurain cui questa capacita s
esercita concretamente: «Ogni potenzaein atto. [...] Non ¢’ é altra potenza che quellain atto. L’ atto e la
potenza sono la stessa cosa» (p. 62). Valga allora per Spinozal’ adagio dantesco — rilanciando I’ accostamento
trai due autori vagheggiato ripetutamente da E. Pound nei primi del Novecento: «Vuolsi cosi coladove s
puote cio che si vuole, e piu non dimandare» (Inf., 111, 94-96). La soggettivita non si riduce aun principio
formale, consistendo in unatramadi desideri, affezioni e pulsioni incarnate, che definiscono il corpo come
luogo di espressione effettuale, reale e attuale della potenza. Afferma Deleuze, rivolgendosi al proprio
pubblico: «e molto strano: non vi definite tramite un’ essenza, o piuttosto la vostra essenza é identicaacio di
cui siete capaci» (p. 73).

E dall’ assunzione del carattere potenziale dell’ individuo che emerge con chiarezzail tratto decisivo

dell’ analisi spinoziana sulla soggettivita come relazione: «L’individuo non e sostanza. [...] L’individuo é
rapporto». La potenzaindividuale non si esprime mai in isolamento, implicando sempre un incontro/scontro
— talvolta armonico, talvolta conflittuale — con altre potenze, ché ogni entita si costituisce solamente
attraverso i rapporti che € capace di intrattenere e non in virtu di un’ essenza pensata i ndi pendentemente dal
mondo; |e cose stesse sono e modalitarelazionali su cui st modulala capacita di agire della soggettivita nei
modi della composizione e della scomposizione: «Persevero in me stesso. Persevero in me stesso nella
misurain cui quest’insieme di rapporti che mi costituisce e tale chei piu complessi passano continuamente in
quelli meno complessi. [...] C' e una continuacircolazione dei rapporti» (p. 116). In ultimaanalisi, suggerisce
Deleuze, s trattadi pensare I’ individuo spinoziano su tre livelli, poiché non é soltanto a) una
molteplicita estensiva di parti che si organizzano parallelamente nel corpo e nella mente, secondo il rapporto
sostanza-accidente; b) il soggetto e difatti anche una potenza di relazione, una capacita di instaurare rapporti
che ne determinano la consistenza. L’ individualitasi configura cioé come una molteplicita di rapporti che
non dissolvono le res singulares, ma ne fanno emergere I’ essenza: essa appare, finamente, come un
«rapporto finito» che «haun’infinitadi termini» (p. 296). ) Non a caso, € proprio nellasingolaritache la
concezione spinoziana dell’ individuo trovail suo punto di massima determinazione: «l rapporti caratteristici
che si costituiscono esprimono qualcosa che & la mia essenza singolare. [...] Ogni individuo & un’ essenza
singolare, che si esprime in rapporti» (p. 347). La singolarita non designa, qui, un termine isolato, mala
forma pura del rapporto —la quale sconfina al di |a dellarelazione stessa: la sua essenza e una capacita
differenziale di interagire, un rapporto puro, o meglio, la stessa «sussistenza del rapporto quando i termini
svaniscono» (p. 312). Nellacornice di tale dispositivo differenziale I’ individualita del soggetto spinoziano
pud manifestarsi nella sua forma piu rigorosa: non come entita fondata autarchicamente su se stessa, ma
come potenza che si determinanel gioco delle relazioni che la costituiscono.



Da questa ontologia della relazione discende peraltro, secondo Deleuze, anche I’ istanza propriamente etica
che oriental’ opera di Spinoza, dacché I’ Ethica non prescrive I’ adeguazione a un ordine assiomatico
prestabilito, come accade nell’ ambito della morale, mainvitaaun esercizio attivo attraverso cui la potenza di
un individuo amplia o contrae il nesso di relazioni che lo costituisce. E virtuoso chi riesce a esprimere i
rapporti che accrescono la propria potenza; non lo €, a contrario, chi restainviluppato in uno schemarigido,
incapace di dispiegarne le possibilitd. Deleuze lo riassume in forma lapidaria: «Buono é quando il mio
rapporto s compone direttamente con dei rapporti che gli sono adatti. Cattivo € quando uno dei miei rapporti,
o latotalitadei miei rapporti, viene scomposto» (p. 181).

Tutto cio dispiega una teoria eversiva della soggettivita? Siamo di fronte a unatesi parossistica, forse persino
contro-intuitiva tanto sul piano ontologico quanto su quello etico? Potrebbe anche essere, poiché interrogare
il soggetto a partire dalle sue capacita corporee comporta un rischio evidente: quello di formulare una
domanda che potrebbe eludere I’ individuo qua talis, aggirandone il nucleo invece di coglierlo direttamente.
Se posta senza scorciatoie e senza anticiparne I’ esito, la questione sui limiti del corpo — o, piu precisamente,
dei limiti messi in questione dal corpo — espone del resto aun’insidia ulteriore: domandare che cosa pud un
corpo significaammetterne I’ eventuale illimitatezza, smarrendo — sul piano teorico — ladimensione finitae
parziale del soggetto stesso, il cui limite non e soltanto oggetto di interrogazione, ma un dato di fatto. In
guesto senso, la domanda sulla potenza del corpo sembra oscillare pericolosamente tra determinazione e
indistinzione: * Che cosa pud un corpo? , non a caso, rappresenta un interrogativo che puo essere formulato,
nello stesso tempo e nello stesso senso, tanto dai carnefici quanto dalle vittime — come ricordano in un certo
senso le obiezioni di Blijenbergh, sulle quali Deleuze si sofferma ampiamente a partire dalla Lezione 3. Ma




se ladomanda e la stessa, in che modo essa potrebbe individuare la specificita del corpo degli uni piuttosto
che delle altre? Come potrebbe cioé distinguere, senza appiattirle, potenze che si esercitano in condizioni
radicalmente asmmetriche?

In ogni caso —lo si sa—, lafilosofianon hamai prosperato evitando leinsidie: e Deleuze ci avverte: «La
filosofia & sempre cominciata assumendo una forma molto curiosa, che essa non abbandonera mai, ovvero il
paradosso. In un certo senso, il filosofo & un buono a nulla» (p. 44). Proprio qui, alora, il testo di Deleuze
lascia emergere lapropriaforza. Al di 1a delle diverse declinazioni che puo assumere, la questione che viene
posta— quella del soggetto e del suo corpo — si impone come semplicemente ineludibile, tanto piu oggi
che, per riprendere le parole di Kang Han in Atti umani, «abbiamo il peso di un immenso ghiacciaio che ci
schiacciail corpo». Per affrontare questa questione, Deleuze sceglie un piano trasversale: quello di

un’ ontologia fondamentale. L’ individuo non viene isolato né gerarchizzato, ma pensato sullo stesso livello di
tutto cio che e. Esistere nel proprio corpo significa, allora, esistere allo stesso titolo di tutto cio che, esistendo,
occupa uno spazio: in modo univoco, a di quadi ogni ordine di precedenza o di subordinazione. Da questa
prospettiva, ogni ente si da come parte di unatotalita che non lo sovrasta, malo comprende secondo |0 stesso
rapporto che legale parti a tutto. Come osserva Deleuze: «Spinoza sviluppa, dispiegail piano fisso

dell’ univocita dell’ Essere. [...] Tutti gli esseri sono uguali [...] Rispetto all’ esistenza, si equivalgono» (p.
33). Ogni individualita appare cosi, in ultima analisi, come espressione — modo inequivocabile — di una
medesima sostanza. Le differenze esperibili nellarealta non sono differenze di natura, ma di intensita:
sfumature di uno stesso colore, distinguibili per saturazione e degrado — la metafora pittorica impiegata da
Deleuze non hanulladi contingente, ché le lezioni su Spinoza precedono infatti il corso dedicato alla pittura,
anch’ esso pubblicato recentemente da Einaudi e discusso, tragli atri, da Massimo Dona sulle pagine di
“doppiozero”). In questo campo di variazioni intensive I’individuo trova, finalmente, il proprio spazio: non
sottraendosi a piano comune dell’ essere, maritagliandovi un’ espressione adeguata, singolare senza essere
Separata.

Daqui discende, indipendentemente dall’ adesione o meno alle tesi deleuziane, I’ impossibilitadi rinviare
I"interrogativo che le lezioni su Spinozaimpongono. Una domanda sull’ individuo che chiede di essere posta
fino in fondo, assumendone senzariserve le implicazioni teoriche ed etiche. Una domanda che solo certi
maestri possono permettersi di formulare: quelli acui Vincennes era abituata, e che Lacan sapevadi dover

eguagliare.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://www.doppiozero.com/deleuze-e-la-catastrofe-della-pittura
https://www.doppiozero.com/deleuze-e-la-catastrofe-della-pittura
https://www.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Gilles Deleuze
Su Spinoza

Corso novembre 1980 - marzo 1981

A cura di David Lapoujade




