DOPPIOZERO

Una vita non fascista?

Marco Rovelli
5 Febbraio 2026

Divenirerivoluzionari.e, Gilles Deleuze, Félix Guattari e noi di Roberto Ciccarelli non € un libro su Deleuze
e Guattari, unaricapitolazione del loro itinerario filosofico. Certo, pud fungere anche da ottima introduzione
al loro pensiero, mac'e ben di piu, e lo spiega bene |'autore sottolineando come sia un ritratto con Deleuze e
Guattari: “ritratto significatrarre di nuovo un’immagine, tornare su un tratto e rifarlo da un’ altra prospettiva,
non adeguars alarappresentazione data all’ oggetto di un ritratto e ai soggetti che I’ hanno creata. Questa
attivita si reinventadi continuo e nasce da una cooperazione con gli autori. Fare un ritratto significaagire
attraverso e pensare con Deleuze e Guattari, agendo sia sul piano teorico che su quello pratico, in una
dialettica da riscoprire o da apprendere un’ atravolta’.

Divenire rivoluzionari.e puo essere considerato il rovescio complementare all fascismo e noi di Roberto
Esposito, pur nellarilevante differenza e distanza dei due testi. Il noi che nél libro di Esposito € nel titolo, e
in quello di Ciccardlli nel sottotitolo, € lachiave: cosaci riguarda, cosariguarda noi in quanto comunita
planetaria esposta all'offensiva dei huovi fascismi, quando ci mettiamo ariflettere sull'essenza dei fascismi
storici? — cosi Esposito riattraversando le interpretazioni filosofiche dell'evento storico dei fascismo; cosa ci
riguarda, quando ci mettiamo a pensare con Deleuze e Guattari oggi, in quella contingenza? — cosi Ciccarelli,
riattraversando I'esperienza di pensiero della coppiafrancese. Larispostadi Ciccarelli sembra completare
I'interrogativo di Esposito: pensare |'offensiva del nuovi fascismi, nella continuita con quelli storici, significa
pensare nel medesimo tempo la nostraimpossibilita a pensare larivoluzione. Se questo € vero, provare a
pensare come sia possibile divenire rivoluzionari.e significa provare a pensare come contrastare nel modo piu
efficacei nuovi fascismi.

Scrivendo del libro di Esposito, ho provato atracciare le linee di continuitatral'esperienza dei fascismi
storici ei “fascismi” odierni: in questi ultimi, che nel lessico deleuziano possiamo chiamare “fascismi
molecolari”, c'é un plus che Ciccarelli ci invita, con Deleuze e Guattari, a vedere. | sovranismi — dal
trumpismo ai trumpismi in sedicesimo — implicano una conquista dello Stato da parte del Mercato che nei
fascismi storici non era cosi diretta e immediata. Da questo punto di vista, il plus dei fascismi e dei
microfascismi contemporane s radica nella controrivoluzione neoliberale di cui matrigna e patrigno furono
Thatcher e Reagan, quella per cui “la societa non esiste, esistono solo gli individui e le loro famiglie”’, una
controrivoluzione “ capitalista ostile alla democrazia intesa come istanza della liberta, dell’ uguaglianza e della
giustizia, [...], classista, sessista e razzista che coltivail risentimento contro gli oppressi, gli sfruttati, le
differenze sessuali e gli erranti frale frontiere”. 1l capitolo su tale controrivoluzione — di questa“ offensiva
reazionaria’ - € centrale nel libro, collegato a quelle pagine di Mille piani in cui Deleuze e Guattari
riflettevano in presadiretta—il libro & del 1980 — sui neoliberalismi che cominciavano atrasformare il
mondo e I'umano. Il neoliberalismo come dottrina globale — dottrina non solo economica, ma politico-sociale
e fornita di una sua precisa concezione antropol ogica su come I’uomo € e su come deve diventare—si
sperimentato, inizialmente, nel golpe militari fascisti del Sudamerica: dal Brasilenel '64 a Cilenel ‘73

all’ Argentinanel ‘ 76 (e vediamo quanto pesi oggi questa eredita storica).

E poi lastoriadegli Stati Uniti: da Nixon e Reagan a Trump, intrecciata con la finanziarizzazione del mondo
(il finanzcapitalismo, per usare una parola efficace coniata da L uciano Gallino). Ciccarelli concepisce questo
neoliberalismo come un “nuovo tipo di rivoluzione passiva di natura capitalistica’, che oggi “sta conoscendo


https://www.doppiozero.com/
https://www.doppiozero.com/una-vita-non-fascista
https://www.doppiozero.com/marco-rovelli
https://deriveapprodi.com/libro/divenire-rivoluzionari-e/
https://www.einaudi.it/catalogo-libri/filosofia/filosofia-contemporanea/il-fascismo-e-noi-roberto-esposito-9788806269456/

unatorsione autoritaria e tende verso forme autocratiche in un regime di guerraglobale’. E in corso una
triplice rivoluzione autoritaria: “quella dall’ alto condotta dalle classi dirigenti nutrite da egoismi territoriali e
daimpulsi anticostituzionali e antiparlamentari; quella capitalista ostile alla democrazia intesa come istanza
dellaliberta, dell’ uguaglianza e della giustizia; quella classista, sessista e razzista che coltivail risentimento
contro gli oppressi, gli sfruttati, le differenze sessuali e gli erranti trale frontiere”. Non é solo I'urgenza del
momento storico a rendere necessario partire da questa analisi, € anche lalogicaimmanente del pensiero
deleuziano-guattariano: nel 1990, in un dialogo con Toni Negri, Deleuze disse che sialui che Guattari erano
sempre “rimasti marxisti”, e ne spiego il senso: “non crediamo a unafilosofia politica che non siaincentrata
sull’ analisi del capitalismo e dei suoi sviluppi”. E anche da questo punto di vista che & importante riflettere —
come fa Ciccarelli — che quelladi Deleuze e Guattari € un'opera comune.

A fronte di questa storia del neoliberalismo che culminanei nuovi fascismi, appare vitale tornare a pensare la
rivoluzione: “nel divenire rivoluzionari.e € in gioco la creazione di nuove possibilita di vitamentre si
agonizzain unastoria soffocante”. Ma cosa significa divenire rivoluzionari.e per Deleuze & Guattari nel
riattraversamento che ne fa Ciccarelli?

Anzitutto, divenire. Divenire e storia non sono la stessa cosa. Divenire implica una sperimentazione che
sfugge della storia. Nessuna teleologia, nessuna circolarita. Nessunaidea che preesista alla storia, nessun
soggetto che risorga dalle proprie ceneri. “Imitare le soluzioni del passato, cosi come vincolare quelle del
presente a un futuro, puo impedire di sperimentarsi in altri modi. Ogni rivoluzione e stata originale perché ha
capito questi limiti e hatrovato da solai mezzi che non |’ hanno fatta assomigliare ale precedenti, lasciando
aperte le proprie conclusioni”.



Roberto Esposito
Il fascismo e noi

Un’interpretazione filosofica




Lastoriadel divenire rivoluzionari.e Si esprime in una coesistenza conflittuale tra processi divergenti che
hanno generato nuove molteplicita e altre oppressioni. E da una molteplicita interconnessa di process
“molecolari” che sono nate le rivoluzioni. Questo significacheil divenirerivoluzionari.e si radicanella
differenza che ogni singolarita produce “ nellavita di ogni giorno”. Nessuna avanguardia, dunque, ma*“la
prospettiva che porta persone, gruppi e classi a cambiare la propria condizione a punto da non riconoscers in
Cio che sono oggi”. Non ci sono rivelazioni da attendere, nessuna escatol ogia messianica, ma*“un processo da
ricreare, nuovi concatenamenti da organizzare, unaprassi in cui credere e un divenirein cui prospettarsi”. Per
guesto esercizio pratico (il territorio che stiamo attraversando € una filosofia della prassi), costituiscono
sempre una valida bussola |e tre massime immaginate da Deleuze: “eludereil controllo (massima negativa),
credere nel mondo (massima soggettiva), partecipare agli eventi (massima creativa)”.

Che cosa significa divenire rivoluzionari.e o hanno mostrato, ognuno a modo suo, i concetti di molti filosofi
all'altezza delle loro contingenze storiche: Kant con I'entusiasmo prodotto dalla rivoluzione francese; Marx
con lalottadi classe (che “hareso la storia tutt’ altro che un processo lineare determinato da un principio
immutabile”); Foucault con la soggettivazione (per cui “gli esseri umani non smettono di prodursi attraverso
gli atri edi costruirsi in soggettivita molteplici”); Glissant con I'opacita (il diritto a praticare un'altraformadi
razionalita, quelladella“relazione”, e di un nuovo “immaginario del mondo”, quello di “unatotalitain
divenire, un mondo in cui i divenire umani, animali, vegetali coesistono in unarelazione trasformativa’; una
pratica che parte dall'esperienza dei popoli oppressi dal “progetto” del capitalismo occidentale, e mira ad
affermare, contro I'omogeneita della globalizzazione, una*“singolarita’ che colleghi resistenzalocae e
cambiamento globale).

E in questo movimento tellurico del pensiero che va compresa la portata della filosofia di Deleuze e Guattari.
Pensando con la quale rivoluzione significa“ dare un’ altra consistenza alla molteplicita”. Unamolteplicita
che non e frammentazione, materreno di una creazione: “la politica non é solo una questione di resistenza,
madi creazione”. Per creare un possibile, per non soffocare nel gia dato, occorre saper pensare — e praticare —
una“dialetticadelladifferenza e dellaripetizione”, ovvero praticare unalotta (come Deleuze stesso
teorizzava nel '68) che “non passa per il negativo, ma per ladifferenza e la sua potenza di affermare”. Ancora
unavolta: molteplicita, differenza, sperimentazione, creazione. E, dunque, divenire rivoluzionari.e, ovvero
“divenire donna’, come Deleuze e Guattari avevano scritto: “il divenire rivoluzionari.e contestail dualismo
guando comincia e passa dal divenire-donna. Questa e la chiave degli altri divenire: divenire-bambino;
divenire-animale, vegetale o minerale; divenire-molecolari di ogni specie, divenire-particelle”’. E un divenire,
chiosa Ciccarelli, che “mette in discussione la grandezza fissata dall’ Uomo, inteso siain senso trascendentale
come soggetto universale della conoscenza, siain quello che si esprimein termini patriarcali e cancella
I”autonomia delle donne vincolate a ruolo biologico procreativo e sottomesse a dominio maschile”. Dunque,
divenirerivoluzionari.e significatornare a*“ problematizzare I'idea di rivoluzione” pensandola come un
divenire “trasversale ai dualismi, alle gerarchie di classe, di genere e di razza, alle frontiere e alla proprieta’

Questa obliquita del divenire rivoluzionari.e implica anche una modalita di relazionarsi agli ostacoli: quando
incontriamo un muro, si tratta di “perforarlo”, piu che di superarlo. Ovvero, s tratta di “pensare auna
dimensione interstiziale della trasformazione, a fatto che il divenire aligna nelle crepe come |’ erba, passa
nelle molecole dellamateria, nel fluiretrai blocchi, nellatrasmutazione delle identita, liberando territori
esistenziali e universi incorporei”. Suo effetto € quel divenir minoritari che spesso é stato equivocato come
elogio dellamarginalita o dell'essere minoranza. 1l divenire minoritari € invece il movimento di sottrazione “
alle misure del potere e alle sue rappresentazioni”, e dunque alla stessa condizione della minoranza, che s
definisce tale a partire da una norma maggioritaria. E “un atto creativo che genera uno spostamento
(“deterritorializzazione”) rispetto ale identita stabilite”. Sono i divenire minoritari che si intersecano a
opporsi a processo del divenire-fascisti “che, in nome della grandezza dello Stato e del Capitale, delirain
maggioranze fantasmatiche. |1 potere delira quando si basa su cio che esclude 0 nega: il divenire
rivoluzionario delle maggioranze e delle minoranze”. Divenire donna, dunque, “non € una categoria, né una
sostanza, ma € una connessione, la“€” che si produce tragli elementi, tragli insiemi e che non appartiene a
nessuno dei due, che sfugge loro e costituisce unalineadi fuga’. “Essere di sinistra’, per Deleuze, significa
proprio questo.



E s tratta di tenerlo bene a mente oggi che esiste “una massa enorme di persone extraterritoriali in uno Stato
e apolidi nella cittadinanza, quelle che vivono a cavallo nell’ interno e all’ esterno della cittadinanza e
contribuiscono ala riproduzione sociale. In questa condizione socio-politica naturalizzata Del euze e Guattari
hanno individuato il ruolo delle “lotte minoritarie”’: quello di sottrarsi “alle perversioni nazional-
statolatriche” in cui sono rimaste in ostaggio le lotte di liberazione nazionale nel XX secolo al’indomani
della Seconda guerramondiale”.

Ma ancora, tutto questo non basta. Nel libro di Ciccarelli c'e molto altro, piani su piani, e non e possibile
esaurirlo tutto nei limiti di un commento come questo. Quantomeno, pero, si tratteradi parlare di desiderio.
Perché, come scrive Ciccarelli in un capitolo denso e centrale nell'economiadel libro, eil desiderio “il perno
sul quale girail divenirerivoluzionari.€”. || desiderio — cosi come Deleuze e Guattari ne hanno scritto ne
L'Anti-Edipo — “non e un rinvio a un trascendental e variamente declinato come inconscio simbolico,
linguistico, obbligo/dover essere. |l desiderio non € una “mancanza’, non mancadi niente, e piuttosto “il
soggetto che manca di desiderio”, anche perchéil “soggetto” in questione cambia nella storia, cosi comeiil
suo desiderio, anche se possono essere fissati in maniera prevalente. 1l desiderio non e riducibile a una cosa,
ne a una persona, ma e un “processo, un affetto, un evento, un’ ecceitd’. 1l desiderio e una “fabbrica’, come

inconscio”.

Non e un caso se nel capitolo successivo, dedicato a*“una prassi dellaliberazione’, Ciccardlli riflette su
guelladomanda classica—“come s arriva a desiderare la propria repressione?’ — su cui anche Deleuze e
Guattari riflettevano in L'anti-Edipo. Per rispondere, occorre fare “I’analisi politicae lacriticadella
produzione del desiderio”: I'anti-Edipo e infatti “una critica del capitalismo inteso come un modo di
produzione e un modo di soggettivazione”. Nella trasformazione antropologica del neoliberalismo, laLegge e
i suoi simboli (il Padre, I'Edipo) non sono stati aboliti, mainteriorizzati dal soggetto: “non ¢’ e piu un’ autorita
esterna che obbligail soggetto a obbedire, ma é lui stesso che elabora una strategia per auto-sfruttarsi. La
crisi di questo soggetto non variportata al “mito individuale dellanevrosi”, ma“a mito moderno degli
zombi-schizo mortificati, buoni per il lavoro, riportati allaragione”, come scrivono Deleuze e Guattari.
Ciccarelli rileva che oggi “la produzione capitalistica della soggettivita & concentrata su un altro tipo di
“zombi-schizo mortificato”: il capitalista umano che vive in una societa neoliberale e in un’economia
finanziarizzata. Questo personaggio identifical’“Umano” con il principio chelo sfrutta, il Capitale, e s
comporta come se fosse I’incarnazione dei flussi di un Capitale senza Stato. [...]. Il desiderio e identificato
con lamancanza o con una pulsione autodistruttiva. Questa identificazione reattiva e risentita spinge ad
appropriarsi dell’ altro e adominarlo. Parliamo di un assetto della produzione, non di un “dato naturale”. [...].
Il capitalista umano tollera |’ abbandono delle cure e I’ auto-sfruttamento. Puo essere malato o precario, non
vede la propria oppressione e criticagli altri perché non riescono a portare fino in fondo il delirio, quello di
diventare capitalisti senza possedere un “capitale”. Occorre dunque “trasmutare” il desiderio, sottraendo la
vita“alle categorie di Bene e Male, di colpa e di merito, di credito e di debito, di peccato e di riscatto che
servono al culto del Capitale”, proiettando le potenze singolari “verso unamanieradi vivere che “aumenta
proporzionamente” una potenza di agire alivello collettivo. Nella societa neoliberale avvieneiil contrario. |
rapporti trale potenze a disposizione sono incanalati in unaformamorale del dover-essere: bisogna essere
felici, bisogna essere adattabili, bisogna desiderare una Totalita mancante”. Occorre unatransval utazione
radicale per accedere a una vita non fascista.

L eggi anche:
Marco Rovelli | Esposito: il fascismo in noi

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://www.doppiozero.com/esposito-il-fascismo-in-noi
https://www.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







